
In vielen Universitätssammlungen lagern bis heute menschliche
Überreste                  aus ehemaligen deutschen und
europäischen Kolonien – Zeugnisse einer gewaltvollen
Vergangenheit. Oft wurden sie ohne Zustimmung der lokalen
Bevölkerung von Wissenschaftler*innen, Reisenden,
Kolonialbeamt*innen oder Händler*innen entnommen, durch
Raub, Grabschändung oder Handel. Die digitale Ausstellung
“Unpacking Colonialism” gibt fünf Gastforschenden aus
Ländern, die mit den Göttinger Universitätssammlungen
verbunden sind, eine Stimme. Sie reflektieren ihre Begegnungen
mit diesen Überresten und formulieren zentrale Fragen und
Forderungen zum Umgang mit ihnen.

Unpacking Colonialism
Aline Winkelman, Noemi Schmid

Proseminar: Kulturerbetechniken. Was passiert mit kulturellen Gütern im Digitalen? Seminar für Medienwissenschaft, Universität Basel, Herbstsemester 2025, Dozentin: Sarine Waltenspül

Screenschot einer Kateikarte von der Webseite “Unpacking Colonialism”

“A human stays a human stays a human remain”
In der Provenienzforschung sind "Human Remains” die
körperlichen Materialien verstorbener Menschen, die gegen den
Willen der indigene Bevölkerung entwendet wurden. Darunter
zählen Knochen, Schädel und manchmal auch Weichteile, die
gesammelt wurden und heute in Museen, Universitäten oder
andere wissenschaftliche Einrichtungen aufbewahrt werden. Im
Diskurs werden sie als Objekte oder als Subjekte beschrieben
(Kurzwelly 2022: 45). Vertreter*innen sogenannter
“Herkunftsgesellschaften” verstehen menschliche Überreste als
Verkörperungen von Vorfahren oder als Geister, die in den
Knochen wohnen (Kurzwelly 2022: 47). Die indigenen menschliche
Überreste wurden zur Zeit der Kolonialismus (und darüber hinaus)
zu wissenschaftlichen, pädagogischen oder Ausstellungszwecken
genutzt, um die eine Souveränität zu widerspiegeln und die
indigenen Überzeugung zu missachten (Stutz 2023: 1062). Im
Zusammenhang der Ausstellung beziehen sich "Human Remains"
nicht allein auf die tatsächlichen Körper und Überreste der
Vorfahren indigener Gemeinschaften. Die einzelnen Geschichten
der Ausstellung greifen weiter und verweisen auf die umfassende
Entfernung, Unterdrückung und Ersetzung der jeweiligen Kultur
und Identität indigener Völker durch ehemals deutsche und
andere europäische Kolonialmächte. 

QR-Code zur Webseite

Relevanz des Projekts

Quellenverzeichnis
Kurzwelly, J. (2022). "Bones and injustices: provenance research, restitutions and identity politics." Dialect Anthropol 47, 45–56.
Nilsson Stutz, L. (2023). "Between objects of science and lived lives. The legal liminality of old human remains in museums and research." International Journal of
Heritage Studies 29(10), 1061–1074.
Turner, H. (2020). Cataloguing culture: legacies of colonialism in museum documentation. Chicago: Chicago University Press.
Unpacking Colonialism. (2023). Webseite der digitalen Ausstellung. https://unpacking-colonialism.gbv.de/.

Im Forschungsprojekt untersuchen Historiker*innen und
Kulturanthropolog*innen die Herkunft menschlicher Überreste in
kolonialen Sammlungen, den Kontext ihrer Beschaffung und ihre
Aneignung als “wissenschaftliche Objekte“. Ziel ist es, die
Deutungshoheit über diese Sammlungen zu teilen und gemeinsam mit
Vertreter*innen der Herkunftsgesellschaften neue Wege im Umgang
mit den Überresten zu finden. Dafür arbeiteten 2022 fünf
Gastwissenschaftler*innen aus Palau, Tansania, Kamerun und
Neuseeland in Göttingen an der Erforschung und möglichen
Rückführung der Funde. Ihre Arbeit wurde von Kulturanthropologin
Sofia Leikam in Kurzfilmen mit dem Übertitel “A human stays a human
stays a human remain” porträtiert:

Alma Simba (Tanzania) nahm Gespräche und Lesungen ihrer Texte
auf, um über die menschlichen Überreste zu reflektieren.
Maximilian Chami (Tanzania)  hat 71 tansanische menschliche
Überreste in Göttingen untersucht, die von Expeditionen und
deutschen Schutztruppen gesammelt wurden.
Mikael Assilkinga (Cameroon) hat die in den Sammlungen
lagernden menschlichen Überreste aus Kamerun untersucht. 
McMichael Mutok (Palau) untersuchte palauischen menschliche
Überreste.
Te Herekiekie Herewini (Aotearoa - Neuseeland) hat die Herkunft  
der menschlichen Überreste identifiziert.

Indigene Gemeinschaften waren stets aktive Akteur*innen ihrer eigenen Kultur, doch
koloniale Machtverhältnisse haben über Generationen hinweg bestimmt, wie ihre Geschichte
erzählt wird und wie mit ihren materiellen und menschlichen Hinterlassenschaften
umgegangen wurde (Turner 2020:158). Heute stellt sich die ethische Frage, wie mit
Überresten umzugehen ist, die ohne Zustimmung, häufig gewaltsam oder heimlich entwendet
wurden und deren Präsenz in europäischen Sammlungen Ausdruck einer bis heute
fortwirkenden kolonialen Asymmetrie ist. Das Projekt baut auf der Einsicht auf, dass
menschliche Überreste nicht nur wissenschaftliche Objekte sind, sondern für viele indigene
Gemeinschaften eine tiefgehende kulturelle, emotionale und spirituelle Bedeutung besitzen.
Daher ist es wichtig, die fortbestehenden Auswirkungen kolonialer Praktiken systematisch zu
überprüfen, nicht nur durch transparente, respektvolle und kommunikative Korrekturprozesse,
sondern auch durch die Einbeziehung der betroffenen Gemeinschaften und ihrer
Perspektiven auf ihr kulturelles Erbe.

Was sind “Human Remains”?

Screenschot von der Webseite “Unpacking Colonialism”

(human remains)

https://unpacking-colonialism.gbv.de/

